الماري ال

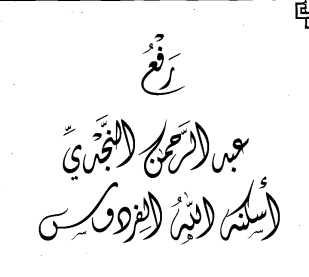
في النِّعَلِيقِ عَلَى مَنْظُوْمَة السَّيْرالَى اللَّهِ وَالدَّارِ الْإِجْرَةِ

نظمهًا وَعَلَقْ عَلَيْهَا الطَّمَةُ السِّيْخِ عَبْدِلرِحُنْ مِنْ مَا صِرُ السَّعْدِيِّ العَمْلُ مِنْ مَا صِرُ السَّعْدِيِّ المَعْمَلُ مِنْ مَا لِدَمَا لَى المَعْرَفُ سَنَة ١٣٧٦ه وم الدَمَا لَى المَعْرَفُ سَنَة ١٣٧٦ه وم الدَمَا لَى المُعْرَفُ سَنَةً مَا لِيمَا لَا مُعْرَفُ الْمِمَا لَا مُعْرَفُ الْمِمَا لَا مُعْرَفُ الْمُعَالَى الْمُعْرَفِقُ الْمُعَالَى الْمُعْرَفِقُ الْمُعَالَى الْمُعْرَفِقُ الْمُعْرَفِقُ الْمُعْرَفِي الْمُعْرَفِقُ الْمُعْرَفِي الْمُعْرَفِقُ الْمُعْرَفِقُ الْمُعْرَفِي الْمُعْرَفِقُ الْمُعْمَالُ الْمُعْرَفِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرَفِقُ الْمُعْرَفِقُ الْمُعْرَفِقُ اللَّهُ الْمُعْرَفِقُ الْمُعْرَفِقُ الْمُعْرَفِقُ الْمُعْرَفِقُ الْمُعْرَفِقُ اللَّهُ الْمُعْرَفِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ ال

اعِّتَىٰ الْكَالِمَ الْمُعَلِيِّ الْمُعَلِيِّ الْمُعَلِيِّ الْمُعَلِيِّ الْمُعْلِيِّ الْمُعْلِيِّ الْمُعْلِيِّ عِيلِيِّ بِن حَسِسَ بِن عَلِيٍّ بِن عَبِلْحِيَدِ الْحَلِيِّ الْمُعْرِيِّ

وَازُانِهِ عَفِيًّانَ

رَفْعُ عبى (لرَّحِنْ ِ (الْهَجِّنِي (سِيكُنْر) (الْهِرُّ (الْفِرُوفِي بِسِي



المُورِّ الْمُؤَالِ الْمُؤَالِ الْمُؤَالِ الْمُؤَالِ الْمُؤَالِ الْمُؤَالِ الْمُؤَالِ الْمُؤَالِ الْمُؤَالِ الْمُؤَالُ الْمُؤَالُ الْمُؤْلِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِ

السين لكابله واللالالجيء

رب عبن (لرَّحِن (الْنَجْن يُّ الْسِلْنَمُ (الْفِرُون يُسِي

جميع الحقوق محفوظة الطبعة الأولى الطبعة الأولى مع المحتود المعتاد من المحتود المحتود

# دارابن عفان

النشت د کالتوذیت ۸۰ میپین السّل پاست ایجست پره ۱۰ شد ورب الاُتراک م الاُزهر مغلف الحامع الاُزهر القاهرة ما ۱۱ ش ورب الاُتراک مالاُزهر مغلف الحامع الاُزهر

> مَانَفْ عَهُول: ١٠١٥٨٣٦٢٦. جِهِمُ مُورِيَّة مصرالعَرَيِّ بِينَة

E.mail : ebnaffan@hotmail.com

رَفْعُ حبر(لاَحِی الْهُجَنِّ يَ لأَسِلْنَ الْمِنْمُ الْمِنْوَى كِسِی

المالية المالية والدارة والمالية والما

نظر مَهَا وَعَلَقَ عَلِيهِ السَّعِدِي السَّعِدِي السِّعِدِي السِّعِدِي السِّعِدِي السِّعِدِي السِّعِدِي السِّعِدِي المتعالى المت

اعت فابه المحالية المحميد المحميد المحميد المحميد المحميد المحالي الأثيري والبيف البينة والتوزيع



رَفْعُ معب (لرَّحِمْ) (النَّجْرَي رُسِلَتُمُ (النِّمْ) (الِفْرُونِ رُسِلَتُمُ (النِّمْ) (الِفْرُونِ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

إِنَّ الحمدَ للهِ نحمدُهُ ونستعينُهُ ونستغفرُهُ ، ونعوذُ باللهِ مِن شُرورِ أَنْفُسِنا وسيِّئات أَعهالِنا ، مَن يهدِو اللهُ فلا مضلَّ له ، ومَن يُضلل فلا هاديَ له .

وأَشْهِدُ أَنْ لَا إِلَّهُ إِلَّا اللهِ وَحَدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ .

وأَشْهِدُ أَنَّ مُحمدًا عبدُهُ وروسولُهُ .

أَمَّا بَغَدُ :

فهذه « منظومة ) أخلاقية تربوية مُخْتَصَرَة ( في الحَثُ على عبادةِ الله ، وعبيدِ ، والإنابةِ إليه ، وفي الحَثُ على سلوكِ الطريقِ المُؤْصِلِ إلى دارِ السلام ) (١) .

وعنوانُ هذه ﴿ المنظومة ﴾ يَدُلُ على محتواها ومضمونها : ﴿ السَّيْرُ إِلَى اللهِ والدَّارِ الآخِرة ﴾ .

وناظمُها هو العلّامةُ الفقيهُ الأصوليُّ الهُسِّر الشيخُ عبدالرحمن بن ناصر السَّغدي ؛ رحمه الله تعالى .

<sup>(</sup> ١ ) و الشيخ عبدالرحمن بن سعدي وجهودُهُ في توضيحِ العقيدةِ ، ( ص ٦٣ ) تاليف الأخ الفاضل الدكتور عبدالرزاق العَبّاد ؛ وفَقَهُ الله للسّداد .

ولقد فَرَغَ الناظمُ - رحمه اللهُ - من منظومتِهِ هذه بتاريخ ٣ شعبان سنة ١٣٣٣ هـ - أي : قبل أكثر من ثمانين عامًا - ؛ وقد كان عُمْرُهُ - حينذاك - ستَّةً وعشرين عامًا (١) .

ولمَّا كانَ للناظمِ نفسِه - رحمه الله تعالى - تعليقٌ مُوْجَزُّ على منظومتهِ - طُبع معها - رأيتُ أَن أُسمِّيَ هذا التعليقَ - مع النَّظم - اسمَّ ينطبقُ عليه ، ويَهْدي إليه ؛ هو ( الدُّرَةُ الفاخرةُ في التعليق على منظومة السَّيرُ إلى الله والدار الآخرة ) .

ولقد كان عَمَلي في إعادةِ نَشْرِ هذه ( الدُّرَة الفاخِرَة ) مُتَوَجِّهًا إلى : ضَبْط نصَّها ، وتخريج أحاديثها ، والتعليق عليها ، وتقويم ما اختل – بسبب الطبع (٢) – من نظمِها . فالله أسألُ التوفيق والسَّداد ، والحدى والرشاد ، وأن ينفعني وجميع العباد .

وكتب

أبو الحارث الحلبيُّ الأثريُّ الخميس في ١٤ رمضان ١٤١٧ هـ

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup> ٢ ) ثمَّ رأيتُها في أواخر رمضان ( ١٤١٧هـ ) – في مكّة – مطبوعةً طبعةً جديدةً ( ! ) دون أيَّ مجهد علميِّ ، بل بتكرار الأخطاء والأغلاط !

### موجز ترجمة الناظم

اسمه : عبدالرحمن بن ناصر بن عبدالله بن حَمد آل
 سعدی .

٥ مولده : وُلِدَ في عُنيزة من أعمال القصيم ، بتاريخ ١٢
 عرّم سنة ألف وثلاث مئة وسبع للهجرة .

نشأته : نشأ الشيخ عبدالرحمن - رحمه الله - في كنف والدو نشأة تربوية صالحة ، لكن الله - سبحانه - توقاه قبل أن يبلغ ولده سن العاشرة .

فعاش – بَعْدُ – برعايةِ أخيه الأكبر حَمَد ؛ فوجّهه الوجهة العلميّة التي وقَرَتْ له التحصيل القويَّ ، والإدارك الجيِّد ، والدراسة الدائبة .

٥ شيوخه: تلقّى العلمَ على عددٍ من كبارِ المشايخِ وأهلِ
 العلمِ المعروفين ، منهم :

١ - الشيخ إبراهيم بن حَمد بن محمد بن جاسر ؛ أَخذَ

عنه التفسير ، والحديث ، وأصوكها .

٢ - الشيخ محمد عن عبدالكريم بن إبراهيم بن صالح
 الشّبل ؛ أخذ عنه الفقة ، والأصول ، وعلوم اللغة .

٣ - الشيخ صالح بن عثمان بن محمد بن إبراهيم القاضي ؟
 أخذ عنه التوحيد ، وغيره .

٤ - الشيخ إبراهيم بن صالح بن إبراهيم القحطاني ،
 أخذ عنه التوحيد .

الشيخ محمد الأمين محمود الشنقيطي ؛ أخذ عنه
 التفسير ، والحديث ، وعلوم العربية .

آعمالُه ووظائفه: تولى في بَلْدَتهِ الوعظ ، والإمامة ،
 والإفتاء ؛ وغير ذلك من القضايا التي تهم إخوانه وأبناءه ،
 وتنفعهم .

أَسَّسَ - قبلَ أَكثر من نصف قَرْنِ - مكتبة علميَّة ضَخْمة ، تضمُّ نفائسَ الكتبِ في سائرِ فنونِ العلم .

عُينٌ سنة (١٣٧٣هـ) مُشرفًا على المعهدِ العلمي في عُنَيزةً.

٥ مؤلَّفاتُه : كثيرةٌ ، من أهمها :

- ١ ﴿ بهجة قلوبِ الأبرار ﴾ .
- ٢ ﴿ تُوضيح الكافية الشافية ٤ .
- ٣ ( التنبيهات اللطيفة على ما احتوت عليه الواسطية من المباحث المنيفة ) .
  - ٤ ٦ تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنّان ٢
    - ٥ ( منهج السالكين ) .
    - ٦ ( الفتاوي السعديّة ) .
      - . . . وغيرها .
- وفائه : توني إلى رحمة الله تعالى قبل طلوع فجر يوم الخميس الموافق ٢٣ جمادى الآخر سنة ١٣٧٦ هـ ، قبل بُلُوغِهِ السبعين .
  - ٥ مصادر ترجمته ، في :
- أ ﴿ روضة الناظرين ﴾ ( ١ / ٢١٩ ) للشيخ القاضي .
  - ب ( علماء نجد ) ( ۲ / ۲۲۶ ) للبسّام .
  - ج « مشاهير علماء نجد » ( ٣٩٢ ) للقاضي .
    - د د الأعلام ، ( ٣ / ٣٤٠ ) للزركلي .

هـ - « معجم المؤلفين » ( ٣ / ٣٦٩ ) لكحّالة .
ولقد كُتِبت عنه - رحمه الله - دراساتٌ مفصّلةٌ ؛ حول دعوتهِ ، وعلمِهِ ، وجهودِه ، وأثرِهِ ، أبرزها وأجودها دراسة الأخ الدكتور عبدالرزاق العبّاد ، وهي جدّ نافعة ، فجزاهُ اللهُ خيرًا .

# \_ قر<u>عُ الما</u>كرة \_

الحمدُ لله ربِّ العالمين ، والصلاةُ والسلامُ على محمدٍ ، وآله وصحبه أجمعين :

هذا تعليقٌ لطيفٌ على « منظومتي » في السير إلى الله والدار الآخرة ؛ يَحُلُّ معانيَها ، ويوضّحُ مَبَانيَها ؛ فإنّها قد حصّلت على كبير من منازل السائرين إلى الله ، التي تُوصِلُ صاحبَها إلى جنّات النعيم في جوار الرّبّ الكريم ، وتمنعُهُ من عذاب الجحيم والحجاب الأليم .

واللهُ المسؤولُ - بفضله ومنّه - أَنْ يجعلَه خالصًا لوجهه ، مقرّبًا عندَهُ . رَفْعُ بعب (لرَّحِلِجُ (النَّجُّن يُّ (سِلنَمُ (لِنَبِّرُ) (لِفِرُون بِسِ

#### العبادة

واعلمْ أَنَّ المقصودَ من العبادةِ : عبادةُ الله ، ومعرفتُهُ ، ومحبّتُهُ ، ومحبّتُهُ ، والإِنابةُ إليه على الدَّوام ، وسلوكُ الطُّرُق التي تُؤصِلُ إلى دار السلام .

وأكثرُ النّاسِ غَلَبَ عليهم الحِسُّ ، ومَلكَتْهم الشهواتُ والعاداتُ ، فلم يرفعوا بهذا الأمرِ رأسًا ، ولا جعلوه لبنائهم أساسًا ، بل أعرضوا عنه اشتغالاً بشهواتهم ، وتركوهُ مُحكوفًا على مُراداتِهم ، ولم ينتهوا لاستدراك ما فاتهم في أوقاتهم ، فهم في جهلهم وظلِّمِهم حائرونَ ، وعلى حظوظ أنفسهم الشاغلة عن الله مُكِبُّونَ ، وعن ذكر ربّهم غافلونَ ، ولمصالح دينهم مُضَيِّعون ، وفي سُخر عِشق المألوفات هائمونَ ؛ ﴿ نَسُوا اللهَ فَأَنساهُمْ أَنفسَهم أُولئكَ هُمُ الخاسرُونَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١٠) سورة الحشر : ١٩ .

قالَ المصنَّفُ - رحمه اللهُ - في ﴿ تيسير الكريم الرحمن ﴾ ( ٧ / ٣٤٣ ) : ﴿ وَالْجِرْمَانَ كُلِّ الْحُرْمَانِ أَنْ يَغْفُلُ الْعَبْدُ عَنْ هَذَا الْأَمْرِ ، وَيُشَابِهَ قَوْمًا نَسُوا =

ولم يتنبُّه من هذه الرَّقدة العظيمة ، والمصيبة الجسيمة إلاًّ القليل من العُقلاء ، والنادرُ من النُّبلاء ؛ فعلموا أنَّ الخسارةَ كلَّ الحسارة الإشتغالُ بها لا يُجدى على صاحبه إلاَّ الوِّبال والحرمان ، ولا يُعوَّضُه ممَّا يُؤمِّلُ إلاَّ الخسران ، فآثَرُوا الكامل َ على الناقص ، وباعوا الفاني بالباقى ، وتحمَّلوا تعبُّ التكليف والعبادة ، حتَّى صارتْ لهم لذَّةً وعادة ، ثمَّ صاروا بعدَ ذلكَ سادة ، فاسمعُ صفاتِهم ، واستعنْ بالله على الأتُّصاف بها : ١- سَعِد الذين تجنَّبوا سُبُل الرَّدَى وَتَيَمَّمُوا لِنَازِلِ الرَّضُوانِ □ هذا هو أصل طريقهم ، وقاعدة سير فريقهم : إِنَّهُم تَجَنَّبُوا طُرُقَ الخُسُران ، وتيمَّمُوا طُرُقَ الرَّضُوان . تجنَّبُوا طرقَ الشيطان ، وقصدوا عبادةَ الرحمن . تجنّبوا طُرقَ الجحيم ، وتيمّموا سبلَ النعيم . تركوا السيئات ، وعملوا على الحسنات .

<sup>=</sup> الله ، وغَفَلُوا عن ذكرِهِ والقيام بحقّهِ ، وأَقْبَلُوا على حظوظِ أَنفسِهم وشَهَواتِها ، فلم ينجحوا ، ولم يحصلوا على طائلٍ ؛ بل أنساهم الله مصالح أنفسِهم ، وأغفلَهم عن منافعها وفوائلها ، فصار أمرُهم فُرُطًا ، فرجعوا بخسارة الدارين ، وغُبِنُوا غُبنًا لا يُمكنُ تدراكُهُ ، ولا يُجْبَرُ كَسْرُهُ ؛ لأنهم هم الفاسقون ، الذين خرجوا عن طاعة ربهم ، وأوضعوا في معاصيه » .

نزَّهوا قلوبَهم وألسنتَهم وجوارَحهم عن المحرَّمات والمكروهات ، وشغَلوها بفعل الواجبات والمُستحبَّات .

تحلُّوا بالأخلاق الجميلة ، وتخلُّوا من الأوصاف الرّذيلة .

٢- فَهُمُ الَّذِينَ أَخلَصُوا فِي مَشْيِهِم مُتَشَرَّعِينَ بِشِرْعَةِ الإيمانِ

الماتان القاعدتان - وهما : الإخلاصُ والمتابعة - شرطُ لكل عبادةٍ ظاهرةٍ وباطنة (١) ، فكل عمل لا يُرادُ به وجهُ الله فهو باطل ، وكل عمل لا يكونُ على سُنَّة رسول الله فهو مردودٌ ؛ فإذا اجتمع للعمل الإخلاصُ للمعبود - وهو أنْ يُرادَ بالعمل وجهُ الله وحدَه - ، والمتابعةُ للرسول - وهو أنْ يكونَ العمل قد أُمِرَ به - فهذا هو العمل القبولُ .

٣- وَهُمُ اللّٰذِينِ بَنَوْا مِنازَلَ سَيْرِهُم يَنْ الرِّجَا والحَوْفِ للدّبّانِ
 □ أي : ساروا في جميع أمورهم مُسْتَضْحِبِينَ ومُلازمين للخوف والرجاء ، وذلك أنّ لهم نظرًا ؛ - أي : نظرٌ إلى أنفسهم وتقصيرهم في حقوق الله : يُحدِثُ لهم الحوف ، ونظرٌ إلى مِنَن الله عليهم ، وإحسانه إليهم : يُحدِثُ لهم الرجاء - .

<sup>(</sup>١) وفي كتاب ( العُبوديّة ) لشيخ الإسلام ابن تيميّة بيانٌ تفصيليٌّ لِماتَين القاعدتَيْن .

وأَيضًا ؛ ينظرونَ إلى صفات العظمة والجلالِ ، والحكمة والعدلِ ؛ فيخافونَ على أَنفسِهم من ترتُّبِ آثارِها ، وينظرونَ إلى صفاتِ الرحمة والجود والكَرَم والإحسان ؛ فيرجونَ ما تقتضيه :

فإن فعلوا حسنةً ؛ جمعوا بينَ الخوف والرجاء ، فيرجونَ قَبولَها ، ويخافونَ ردَّها .

وإنْ عملوا سيئة ؛ خافوا من عقابها ، ورَبحُوا مغفرتَها بِفَضْلِ الله ، فهم بينَ الخوف والرجاء يتردَّدونَ ، وإليهما دائماً يفزَعونَ ، ومنهما في أمر سيرهم متردِّدونَ ، فأولئك الذينَ أحرزوا قَصَبَ السَّبْق ، وأُولئكَ هم المفلحونَ .

٤- وَهُمُ الذّبنَ مَلَا الإلهُ قلوبَهم بسودادِه ومحبّة الرحمانِ
 □ هذه المنزلة - وهي منزلة المحبّة (١) - هي أصل المنازل
 كلّها ، ومنها تنشأ جميعُ الأعهال الصالحة ، والأعمال النافعة ،
 والمنازل العالية .

<sup>(</sup>١) قال العلَّامةُ ابنُ القيِّم في ﴿ مدارج السالكين ، (٣/ ٨):

وهي المنزلة التي فيها تنافَس المتنافِسون ، وإليها شَخَص العاملون ، وإلى عَلَمِها شَمَّر السابقون ، وعليها تَفَانَى المُحِبُّون ، وبِرَوْحِ نَسيمِها تروَّحَ العابدون ، فهي قوتُ القلوب ، وغِذاءُ الأرواح ، وقُرَّهُ العيون ، .

ومعنى المحبّة: تعلَّقُ القلب بالمحبوب، ولزومُ الحبّ للقلب، فلا تنفك عنه، [ وهي ] تقتضي من صاحبها الانكفاف عن ما يكرهُ الحبيب، والمبادرة إلى ما يُرضيه بقلب منشرح، وصدر رحيب؛ فإنْ تكلَّمَ تكلَّمَ بالله، وإنْ سَكَتَ لله، وإنْ سَكَتَ لله، وإنْ تحرَّكَ فلله، وإنْ سَكَنَ فله، ويَخْدُثُ عن الحبّ الشوقُ إلى الله، والقلق، فلا يكادُ صاحبُهُ يستقرُ (١).

إنْ قيلَ : فهل للمحبّةِ - التي هي أُعلى المراتب - من وسيلةٍ وسببٍ ؟

قيل : لم يجعل الله مطلبًا إلا جعل لحصوله سببًا ؛ فمِن أكبر أسبابها الانكِفَافُ عن كل قاطع (٢) بالقول والفعل والأفكار الردية ، والإكثارُ من ذكر الله بحضور قلب ، وتدبّر كلامِه الكريم ، مُطالِعةً نِعَمَهُ العظيمة على العبد ، وبالوقوف بين يديه بحضور قلب ، وأدب في الوقوف بين يديه ، ومجالسة المُحبّين ، ومجانبة كل قاطع (٢) ؛ فَمَن فَعَلَ ذلك نال محبّة الله المُحبّين ، ومجانبة كل قاطع (٢) ؛ فَمَن فَعَلَ ذلك نال محبّة الله المُحبّين ، ومجانبة كل قاطع (٢) ؛ فَمَن فَعَلَ ذلك نال محبّة الله المُحبّين ، ومجانبة كل قاطع (٢) ؛ فَمَن فَعَلَ ذلك نال محبّة الله المُحبّين ، والله المُستعان .

<sup>(</sup>١) وذلك بسببِ ما يقيمُ عليه نفسَه من عملٍ ، ومُجاهدةٍ، ودعوةِ...

<sup>(</sup>٢) أي : مِن القواطعِ عنها ، المؤخّرة لها .

### ولهذا قلتُ :

وهم الذين أكثروا مِن ذكرو في السرّ والإعلان والأحبانِ
 منزلة شريفة ، حاجة كل إنسانٍ إليها - بل ضرورتُهُ اليها - فوق كل حاجة ، فذكرُ الله (١) هو عهارة الأوقات ، وبه تخصلُ الأفراحُ وبه تزولُ الهمومُ والغمومُ والكُدوراتُ ، وبه تحصلُ الأفراحُ والمسرَّاتُ ، وهو عِهارةُ القلوب المقفرات ، كها آنهُ غِراسُ الجنَّات ، وهو مُؤْصِلُ لأعلى المقامات ، وفيه من الفوائد ما الجنَّات ، وهن الفضائل ما لا يُعدّ ولا ينقضي ، قالَ الله تعالى : ﴿ يا أَيُّهَا الذينَ آمنوا اذْكرُوا اللهَ ذِكْرًا كثيرًا وسبّحوه بُكرةً وأصِيلاً ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) لابنِ القيَّم ِ فِي ﴿ الوابلِ الصيَّبِ ﴾ (٨٤ – ١٦٧ ) كلامٌ طويلٌ جدًّا فِي بيانِ فوائدِ الذِّكرِ ، أوصلَها إلى أكثرَ من سبعين فائدةً .

وفي بعض منها ( ص ٨٥ ) نقل عن شيخ الإسلام ابن تيمية قولَه : الذكرُ للقلبِ مثلُ الماءِ للسمكِ ، فكيفَ يكونُ حالُ السمكِ إذا فارقَ الماءَ ١٤ ) .

وفي ( ص ٨٥ – ٨٦ ) قال : 3 وحضرتُ شيخَ الإسلام ابن تيميّة مرّةً صلّى الفجرَ ، ثمّ جلسَ يذكرُ الله – تعالى – إلى قريبٍ من انتصاف النهارِ ، ثمّ التفتَ إليَّ ، وقالَ : هذه غدوتِ ، ولو لم أتغدّ هذا الغداءَ سَفَطتْ قوّتِ ، . التفتَ إليَّ ، وقالَ : هذه غدوتِ ، ولو لم أتغدّ هذا الغداءَ سَفَطتْ قوّتِ ، . ( ٢ ) سورة الأحزاب : ٤١ – ٤٢ .

وقالَ النبيُّ ﷺ لرجلِ - قالَ - : إِنَّ شرائعَ الإسلام قد كَثُرتْ عليَّ ! فأوصِني ؟ قالَ : « لا يزالُ لسانُكَ رَطبًا منْ ذكر الله » (١) .

وقال : ﴿ سَبَقَ الْمُفَرِّدُونَ ﴾ ، قالوا : ومَا الْمُفَرِّدُونَ ؟ قال : ﴿ الذَّاكِرُونَ اللهُ كَثِيرًا والذَّاكِراتُ ﴾ (٢) .

ولي من أبيات <sup>(٣)</sup> :

فليسَ لِلْإِكْرِ الله وقتَ مُقيَّدُ يُزيلُ الشَّفا والهمَّ عنك ويَطرُدُ وإنْ يَأْتِكَ الوسواسُ يومًا يُشرَّدُ وكن ذاكرًا لله في كلّ حالةٍ فَلْكِرُ إله العرش سرًّا ومُغلَنًا ويجلبُ للخبرات دَيْنَا وآجِلاً

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي ( ٣٣٧٥) ، وأحمد (٤/ ١٩٠) ، وابنُ حبان

<sup>(</sup> ۲۳۱۷ ) ، وابن أبي شيبة ( ۱۰ / ۳۰۱ ) عن عبدالله بن بُشرٍ بسندٍ حَسَنِ . ( ۲ ) رواه مسلمٌ ( ۲۲۷٦ ) عن أبي هريرةَ .

و ( الْمُفَرِّدُونَ ) هم : المُنقطِعُونَ عن النَّاسِ بذكرِ اللهِ .

كما قال ابن الأعرابي ؛ فيها نقلَهُ عنه الحُميديّ في « تفسير غريب ما في الصحيحين » ( ٣٧٣ ) .

 <sup>(</sup> ٣ ) وقد ضمَّنَ المُصنَّفُ أبياتَه - هذه - معاني عدَّة أحاديث نبويّة
 صحيحة ، أكتفي بهذه الإشارةِ عن تخريجِها فيه .

فقد أخبر المختار بومالصحبه ووصَّى معاذًا يستعينُ إِلَمَهُ وأوصى لشخص قد أتى لنصيحة بأن لم يَزَل رَطبًا لسانُكَ هذهِ وأَخبرَ أَنَّ الذكرَ غَرسٌ لأَهلِهِ وأُخبرَ أَنَّ اللهَ يذكرُ عبْدَهُ وأخبرَ أَنَّ الذِّكرَ يبقى بجنبِهِ ولو لم يكنْ في ذكرهِ غيرُ أَنَّهُ وينهى الفتى عن غِيبة ونميمة لكانَ لنا حظٌّ عظيمٌ ورغبةٌ ولكنَّنا من جهَلِنا قلَّ ذِكرُنا وذِكرُ الله نورٌ للذاكر ؛ في قلبه ، وفي قوله ، وفي قبره ، ويومَ حشره .

واللهُ المُستعانُ .

بأنَّ كثيرَ الذكر في السبق مُفْردُ (١) على ذكرِهِ والشكرِ بالحسن يَعْبُدُ وقد كانَ في حمل الشرائع يُجهَدُ تُعينُ على كلِّ الأُمورِ وتُسعِدُ بجنَّاتِ عدنِ والمساكنُ تُمْهَدُ ومغه على كلِّ الأمور بُسَدَّدُ وينقطعُ التكليفُ حينَ بُخَلَّدُ طريقٌ إلى حبِّ الإلهِ ومُرشِدُ وعن كلُّ قولِ للديانةِ مفسدُ بكثرةِ ذكر اللهِ نِعْمَ المُوحَّدُ كما قل منَّا للإلهِ النَّعَبُّدُ

<sup>(</sup>١) قالَ النووي في ا الأذكار ، (١/ ٧٠) : ا رُوي ا المفرُّدون ، بتشديدِ الراءِ وتخفيفها ؛ والمشهورُ الذي قالَةُ الجمهورُ : التشديدُ » .

٢- ينقرّبونَ إلى الملبك بفعلِهم طاعاتِهِ والنركِ للعصبانِ
 □ هذه الأعمالُ التي تُقرّبُ إلى الله ، وتُوصلُ إليه ، وهو فعلُ طاعته ، لا سيّما الفرائض ، وتركَ معاصيه ، كما في الحديث القُدُسي : « . . . وما تقرّبَ إليّ عبدي بشيء أحبّ إليّ عبدي بشيء أحبّ إليّ عبدي بالنوافل حتّى أحبّهُ » (١) .

فلهذا قلت :

٧- فِعلُ الفرائض والنوافل دَأَبُهم مع رؤية النقصير والنقصان
 □ هذا هو الكمالُ: وهو أَنْ يجتهد في أَداء الفرائض ، والإكثار من النوافل ، ويرى نفسَه مقصرًا مُفَرِّطًا ، فاجتهاده في الأعمال ينفي عنه الكسل ، ورؤية تقصيره ينفي عنه العُجْبَ الذي يُبطلُ الأعمال ويُفسدُها .

٨- صَبَرُوا النفوسَ على المكاره كِلْها شوقًا إلى ما فيه من إحسان أدا
 □ الصبرُ (٢): هو حبسُ النفس على ما يكرهُ الإنسانُ إذا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٦٥٠٢ ) عن أبي هُريرة .

وانظر تعليقي على « مِفتاح دار السعادة » ( ١ / ٢٦٢ ) للإمام ابن قيم الجوزيّة .

<sup>(</sup>٢) قالَ الإِمامُ ابنُ القَيِّم فِي ﴿ المدارجِ ﴾ (٢/ ١٥١) : ﴿ هُو وَاجِبُّ بإِجماعِ الأُمَةِ ، وهُو نصفُ الإِيهانَ ؛ فإنَّ الإِيهانَ نِصفانَ : نِصْفُ صبرٌ ، =

كانَ فيه رِضي الرحمن .

والصبرُ ثلاثةُ أقسام: صبرٌ على طاعة الله حتَّى يُؤدِّيها ، وصبرٌ عن معاصي الله حتَّى يتركها ، وصبرٌ على أقدار الله المؤلمة ، فلا يتسفَّهُها ، فإذا كَسِلتْ نفسهُ عن طاعة الله حتَّها عليها ، وألزَمها ، ورغَّبها إيَّاها بثوابها ، وإذا اشتدَّت دواعي نفسه إلى معصية الله كفَّها عنها ، وحذَّرها وَبالها ، وعاقبة فعالها ، فالصبرُ محتاجٌ إليه في كل الأمور .

٩- نَزَلوا بمنزلة الرّضى فَهُمُ بها قد أصبحوا في جَنّة وأمانِ
 □ منزلة الرّضى أعلى من منزلة الصبر (١) ؛ فإنّ الصبر حبسُ النّفس وكفّها على ما تكرهُ ، مع وجود منازعة فيها .

<sup>=</sup> ونِصْفٌ شكر ) .

وقال في ﴿ عِدَة الصابرين ﴾ ( ص ١٧ ) : ﴿ وحقيقةُ الصبرِ أَنَّهُ خُلُقٌ فاضلٌ من أخلاقِ النَّفسِ ، يُمْتَنَعُ به من فعلِ ما لا يَخْسُنُ ولا يَجْمُلُ ، وهو قوّةٌ من قوى النَّفْسِ ، التي بها صلاحُ شأنِها ، وقِوامُ أمرِها ﴾ .

وانظر ﴿ طريق الهجرتين ﴾ ( ٣٣٩ – ٣٥٨ ) له – رحمه الله – .

<sup>(</sup>١) نقل أبنُ القيّم في ﴿ المدارج ﴾ (٢ / ١٧٠) عن شيخِهِ شيخِ الإسلامِ ابن تيميّة قولَه : ﴿ لَم يجِىء الأَمرُ بالرّضا كما جاءَ الأَمرُ بالصبرِ ، وإنّما جاءَ الثناءُ على أصحابِهِ ، ومدحُهم ﴾ .

وبالرّضى تضمحلُ تلك المنازعةُ ، ويرضى عن الله رضى عن الله رضى مطمئنٌ منشرح الصدر ، بل ربُّها تلذَّذَ بالبلاء كتلذُّذ غيره بالرخاء (١) .

وإذا نزل العبدُ بهذه المنزلة طابتْ حياتُهُ ، وقرَّتْ عينُهُ .
ولهذا شُمِّيَ الرِّضا ﴿ جَنَّةَ الدنيا ومُستراح العابدينَ (٢) ، ومَنْ رَضِيَ عن الله باليسير ومَنْ رَضِيَ عن الله باليسير من الرِّزق ، رضيَ اللهُ منهُ باليسير من العمل .

فحقيقة الرّضى تَلَقِّي أحكام الله الأمريّة الدينيّة ، وأحكامِه الكونيّة القدريّة بانشراح صدر ، وسرور نفسٍ ، لا على وجه التكرُّه والتلمُّظ .

<sup>(</sup>١) روى ابنُ ماجه (٤٠٢٤) ، والحاكمُ (٤ / ٣٠٧) ، وابنُ سَغَد (٢ / ٢٠٨) ، وابنُ سَغَد (٢ / ٢٠٨) عن أبي سعيد الخدُريّ - ضمن قصّة - أَنَّ النبيُّ ﷺ قالَ : ﴿ أَشَدُّ الناسِ بلاءَ الأنبياءُ ، ثمَّ الصالحونُ ؛ إنْ كانَ أحدُهم لَيُبْتَل بالفقرِ ، حتى ما يجدُ أحدُهم إلا العباءة التي يحويها ، وإنْ كانَ أحدُهم ليفرحُ بالبلاء ، كما يفرحُ أحدُهم بالرخاء » .

وصحّحه البوصيري في « مصباح الزجاجة » (٣/ ٥٤٠ - بتحقيقي ) .

( ٢ ) قال ابنُ القَيْم في « المدارج » ( ٢ / ١٧٢ ) - بعد كلام - :

« ولذلك كان الرّضى باب اللهِ الأعظمَ ، وجَنّةَ الدنيا ، ومُستراحَ العارفين ،
وحياة المحبّين ، ونعيم العابدين ، وقُرّة عيونو المُشتاقين » .

١٠- شكروا الَّذي أَوْلَى الحَلاثَقَ فَصْلَهُ بِالقَلْبِ وَالْأَقْتُوالُ وَالْأَرْكُ انِ

□ الشكرُ (١) يكونُ بالقلب ، وهو : الاعترافُ بنعم

الله ، والإقرارُ بها ، وعدمُ رؤية نفسه لها أهلاً ، بل هي محضُ فضل ربه .

ويكونُ باللسان ؛ وهو الثناءُ على الله بها ، والتحدُّثُ بها .

ويكونُ بالجوارح ؛ وهو كفَّها عن معاصي الله ، والاستعانةُ بنعمه على طاعته ، فإن أعطاهُ شيئًا من الدنيا شَهِكَرَهُ عليه ، وإنْ زوَّى عنه شيئًا منها شكرَهُ أيضًا ؛ إذْ ربَّها كانت نعمتُهُ عليه صارفة منه شرًّا أعظمَ منها ، وإنْ وفَقه لطاعةٍ من الطاعات رأى المِنَّةَ لله في توفيقه لها وشَكَرَهُ عليها .

واللهُ الْمُستعانُ .

<sup>(</sup>١) قالَ ابنُ القبِّم في ﴿ المدارج ﴾ (٢/ ٢٣٢) : ﴿ ومنزلةُ الشكرِ من أُعلَى المنازلِ ، وهي فوقَ منزلةِ ( الرضى ) وزيادة ، فالرضى مندرجٌ في الشكرِ ؛ إذ يستحيلُ وجودُ الشكرِ بدونِهِ . . وقد أَمرَ اللهُ به ، ونهى عن ضدَّهِ ، واثنى على أهلِهِ ، ووصف به خواص خَلْقِهِ ، وجعلَهُ غاية خَلْقِهِ وأمرهِ ، ووعد أهله بأحسن جزائِهِ ) .

١١- صَحِبُوا النوكُّلَ في جميع أمورهم مع بذل جَهدٍ في رضى الرحمانِ
 يَكُمُلُ العبدُ في هذين الأَمْرَيْنِ ؛ وهما : التوكُّل على
 الله ، والاجتهادُ في طاعة الله ، ويتخلَّفُ عن العبد الكمالُ بِفَقْدِ
 واحدٍ منهما .

فحقيقة التوكَّل تجمع أمرين: الاعتهادَ على الله ، والثقة بالله ، فيعتمدُ على ربّه بقلبه في جلب ما ينفعه في أمر دينه ودنياه ، فَيَبْرَأُ من نفسه وحَولِها وقُوِّتِها ، ويثق بالله في حصول ما ينفعه ، ودَفع ما يضرُّه ، ويجتهدُ في الأسباب التي بها يتوصَّلُ إلى المطلوب .

وتفصيلُ ذلك : أَنَّهُ إذا عزمَ على فعل عبادةٍ بَذَلَ جهدَهُ في تكميلها وتحسينها ، ولا يُبْقي من مجهوده مقدورًا ، وتبرَّأ من النَّظر إلى نفسه وقوَّتها ، بل لجأ إلى ربّه ، واعتمدَ عليه في تكميلها ، وأحسنَ الظنَّ ، ووثقَ في حصول ما توكَّلَ به عليه.

وإذا عزمَ على ترك معصيةٍ - قد دعتُهُ نفسُهُ إليها - بَذَلَ جهده في الأسباب الموجبة لتركها - من التفكُّر بها ، وصَرْف الجوارح عنها - ، ثمَّ اعتمدَ إلى الله ، ولجأً إليه في عصمته منها ، وأحسنَ الظنَّ به في عصمته له ، فإنَّهُ إذا فعلَ ذلكَ في

جميع ما يأتي ويَذَرُ ، رُجِيَ له الفلاحُ – إنْ شاءَ اللهُ تعالى – . وأمَّا مَن استعانَ بالله وتوكَّلَ عليه ، مع تركه الاجتهادَ اللازمَ له ، فهذا ليسَ بتوكُّلِ ، بل عجزٌ ومهانةٌ .

وكذلك مَنْ يَبْذَلُ اجتهادَهُ ، ويعتمدُ على نفسه ، ولا يتوكّلُ على ربّه ، فهو مخذولٌ .

١٢- عبدوا الإلة على اعتقاد حضورِه نتبوّهوا في منزل الإحسان (١) ، وهي المذه المنزلة يقالُ لها : منزلة الإحسان (١) ، وهي - كها فسَّرَها النبيُّ - : ﴿ أَنْ تعبدَ اللهُ وحدَهُ كَأَنْكَ تراهُ ، فإنْ لم تكنْ تراهُ فإنَّهُ يَرَاكَ ﴾ (٢) ، فإذا تصوَّرَ الإنسانُ هذا المقامَ في جميع أحواله - لا سيّها حال العبادة - : مَنْعَهُ من الالتفات بقلبه إلى غير ربّه ، بل أقبلَ بكُلِّيتِهِ على الله ، وتوجَّهَ بقلبه إليه ؛ مُتادّبًا في عبادته ، آتيا بجميع ما يكمّلُها ، مجتنبًا كلَّ مُنْقِصٍ لها .

<sup>(</sup>١) قالَ ابنُ القيّم في ﴿ المدارج ﴾ (٢/ ٢٩٤) : ﴿ هِي لُبُّ الْإِيمان ، ورُوحُهُ ، وكهاله ، وهذه المنزلةُ تَجُمْعُ جميعَ المنازلِ ، فجميعُها مُنطويةٌ فيها ﴾ . (٢) رواه البخاري (٥) ، ومسلم (٩) عن أبي هريرة . ورواهُ مسلمٌ (٨) عن عُمر .

وهذه المنزلةُ من أعظم المنازل وأَجَلّها ، ولكنّها تحتاجُ إلى تدريج للنفوس شيئًا فشيئًا .

ولا يزالُ العبدُ يُعوِّدُها نفسَه حتَّى تنجذبَ إليها وتعتادَها ، فيعيشَ العبدُ قريرَ العين بربّه ، فرِحًا مسرورًا بقُربه .

١٣- نصحوا الخليقة في رضى محبوبهم بالعلم والإرشاد والإحسانِ
١٤- صحبوا الخلائق بالجُسوم وإنّا أرواحُهم في منزل فوقاني

المارة الله التهارة التهارة المارة الكورة المارة المارة المارة المارة التهادة التهارة المارة المار

وأَمَّا قلوبُهم وأرواحُهم : فإنَّها تجولُ حولَ الحبيب ،

وتطلبُ مِن قُربه أعظمَ نصيب ؛ فتارةً تنكسرُ بينَ يديه ، وتخشعُ وتخضعُ لديه ، وطورًا تشكرهُ بحبّه ، وتُدِلُ عليه لاستحضار بِرّو وقُرْبهِ ، ثمّ تميلُ إلى مراضيهِ ، فتجتهدُ في عباداته ، وتُحسنُ إلى مخلوقاته ، فهؤلاء هم النّاسُ ، بل هم العُقلاءُ الأكياسُ .

ولا حول ولا قوَّةَ إلاَّ بالله .

الله دعواتُ الخلائق كلّها خوفًا على الإيان مِن نقصانِ هذه منزلةُ الرّعاية (١) لحقائق الإيان ومشاهد الإحسان ؛ وذلك أنَّ العبلد لا ينبغي له أنْ يُعرِضَ عن تدبّر أحواله ، والتفكّر في نقص أعاله ، بل يبذلُ جهدهُ قبل العمل، وفي نفس العمل - وتصحيحه وتحسينه - ، ثمّ يصونُهُ من المفسدات ، ويُنزّهُهُ عن المُنغَصَاتِ ؛ فإنَّ حفظ العمل أعظمُ من العمل ، فكلّما ازدادَ العبدُ رعايةً لعمله واجتهادًا فيه ازدادَ من العمل ، وكلّما نقصَ من ذلك نقص من إيانه بحسبه .

 <sup>(</sup> ١ ) قال ابنُ القيم في « المدارج » ( ٢ / ٦٠ ) :

و هي مُراعاةُ العلم وحِفْظُه بالعمل ، ومُراعاة العمل بالإحسان والإخلاص وحِفْظُهُ من المُفسدات ، ومُراعاة الحال بالموافقة ، وحِفْظُهُ بقطع التفريق ، فالعمانة صانة ، حفظ )

ومن أعظم ما ينبغي مراعاتُهُ في العمل مشهدُ الإحسان ، وهو : الحرصُ على إيقاع العبادة بحضور قلبٍ وجمعيّته على الله ، وكذلك مراعاةُ مِنّة الله على العبد ، وأنّه ينبغي له أنْ يشكرَ اللهَ على توفيقه لذلك العملِ أعظمَ شكرٍ .

وكذلك مراعاة الخوف والرجاء ؛ يخاف من ردّها بعُجبِ أو رياء أو تكبرُ بها ، أو عدم قيام بحقها ، أو غير ذلك ، ويرجو قبوكها برحمة ربّه ومَنّه وإحسانه إليه ، الّذي من جملته توفيقُهُ لها .

17- عَزَفُوا القلوبَ عن الشواغل كلّها قد فرَّغوها من سوى الرحمانِ ١٦- حَرَكاتُهم وهمومُهم وعُزومُهم لله لا للخَلق والشيطانِ ١٧- حَرَكاتُهم وهمومُهم أَعْذَه الله عن عن حمد ما تَشْغُا مُعِنَ الله ٤

□ □ أي: فرَّغوا قلوبَهم عن جميع ما يَشْغَلُ عن الله ،
 ويُبعِدُ عن رضاهُ ، وهذا حقيقةُ الزُّهد (١).

<sup>(</sup>١) نَقَلَ ابنُ القَيِّم في ﴿ المدارج ﴾ (٢/ ١٢) عن شيخِهِ شيخ الإسلام ابن تيميّة قولَه : ﴿ الزهد : تركُ ما لا ينفعُ في الآخرةِ ، والوَرَع : ترك ما يُخاف ضَرَرُهُ في الآخرة ﴾.

ثمَّ قالَ ابنُ القيِّم : ( وهذه العبارةُ من أحسنِ ما قيلَ في الزُّهـ والوَرَعِ ، وأَجمعِها )

ولا يكفي هذا التفريغُ حتَّى يمتلئ القلبُ من الأفكار النافعة والعُزوم الصادقة ، فتكون أفكارُ العبد في كل ما يقرّب إلى الرحمن – من تصوُّر علم ، وتدبُّر قرآنٍ ، وذكرِ الله بحضور قلب ، وتفكّرٍ في عبادةٍ وإحسانٍ ، وخوف من زلّةٍ وعصيانٍ ، أو تأمُّلٍ لصفات الرحمن ، وتنزيه عن جميع العيوب والنُقصان ، أو تفكّرٍ في القبر وأحواله ، أو يوم القيامة وأهواله ، أو في الجنّة ونعيمها ، والنار وجحيمها .

فأفكارُهم حائمةٌ حولَ هذه الأُمور ، متنزَّهةٌ عن دنيّات الأُمور ، والتفكُّر بها لا يُجدي على صاحبه إلاَّ الهمَّ والوَبالَ ، وتضييعَ الوقت ، وتشتيتَ البال ، غيرَ نافع للعبد في الحال والمآل .

١٨- نِعْمَ الرَفَيْقُ لَطَالَبِ السُّبُلِ التي تُفضي إلى الخيرات والإحسانِ
□ فهؤلاء هم الَّذِينَ يَسْعَدُ بهم رفيقُهم إذا اقتدى بسلوك
سَيْرُهم فريقُهم .

وهؤلاء الذينَ أَمَرَنا اللهُ أَنْ نسألَه أَنْ يهديَنا طريقَهم إذ أنعمَ عليهم بصدق إيهانهم وتحقيقهم .

فنسألُ اللهَ أَنْ يهدِيَنا الصراطَ المستقيمَ ؛ صراطَ الذينَ

أَنعمَ عليهم : ﴿ من النبيّينَ والصدّيقينَ والشهداء والصالحينَ وَحَسُنَ أُولئكَ رفيقًا ﴾ (١) ، وأَنْ يُجَنّبنا طُرُقَ الغضب والضلال المُؤصِلَة إلى الجزي والوبال ، إِنّهُ أكرمُ الأكرمينَ ، وأَرحمُ الرّاحينَ .

والله أسأل - وبأسائه الحسنى وصفاته ونعمه أتوسّل - أنْ لا يحرمَنا خيرَ ما عندَهُ من الإحسان والغُفران ، بِشَرِّ ما عندَنا من التقصير بحقوقه والعصيان ، وأنْ يجعلَه خالصًا لوجهه الكريم ، وسببًا للفوز عندَه في جنّات النعيم .

والحمدُ لله ربّ العالمين ، أوَّلاً وآخرًا ، وظاهرًا وباطنًا ، حدًا كثيرًا مُبارَكًا فيه ، كما ينبغي لكرم وجهه وعِزّ جلاله . وصلَّى الله على محمدِ النبيّ الأُميّ المبعوث رحمةً للعالمينَ ، وعلى آله وصحبه أجمعينَ ، وسلَّمَ تسليعً كثيرًا (٢) .

00000

<sup>(</sup>١) سورة النِّساء : ٦٩ .

<sup>(</sup> ٢ ) تمَّ الفراغُ مِن ضَبْطِ نصَّ هذه المنظومةِ والتعليقِ عليها ، وكَتُب ما يُحتاجُ إليه - عليها - : صبيحة يومَ السبت ١٦ رمضان ١٤١٧هـ ، والله الموقّقُ لكلَّ خير .

رَفَعُ بعبر (لرَّعِمْ إِلَى الْمُجَنِّى يَّ بعبر (لرَّعِمْ إِلَى الْمُجْنِّى يَّ (سِلِنَمُ (لِيْرُمُ (لِفِرُوفَ مِيسَ

#### مسرد المراجع

- ١ ﴿ الأَذْكَارِ ﴾ / النووي السعودية .
  - ٢ ﴿ الْأُعلامِ ﴾ / الزِّرِكلي لبنان .
- ٣ ( تفسير غريب ما في الصحيحين ) / الحميدي مصر .
- ٤ و تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، / السعدي -
  - ه د روضة الناظر ؛ / القاضى السعوديّة .
    - ٣ ﴿ السنن ﴾ / ابن ماجه مصر .

السعوديّة .

- ٧ ( السنن ) / الترمذي مصر .
- ٨ ( الشيخ عبدالرحمن بن سعدي وجهوده في توضيح العقيدة ) /
   عبدالرزاق العباد السعودية .
  - ٩ ( الصحيح ) / ابن حِبان لبنان .
  - ١٠ ( الصحيح ) / البخاري مصر .
    - ١١ ( الصحيح ) / مسلم مصر .
  - ۱۲ ( الطبقات الكبرى ) / ابن سعد لبنان .

- ١٣ ( طريق الهجرتين ) / ابن القيّم مصر .
  - ١٤ « العبوديّة » / ابن تيميّة السعوديّة .
  - ١٥ « عِدَة الصابرين » / ابن القيّم مصر .
- ١٦ ﴿ علماء نجد خلال ستَّة قرون ﴾ / البسَّام السعوديَّة .
  - ١٧ د مدارج السالكين ٤ / ابن القيم مصر .
    - ١٨ ( المستدرك ) / الحاكم الهند .
      - ١٩ ( المسند ) / أحمد مصر .
  - ٢٠ د مشاهير عُلماء نجد ، / القاضي السعوديّة .
    - ٢١ ( مصباح الزجاجة ) / البوصيري السعوديّة .
      - ٢٢ و المصنّف ، / ابن أبي شيبةً الهند .
  - ٢٣ ( معجم المؤلفين ) / عمر رضا كحالة لبنان .
  - ٢٤ ﴿ مقتاح دار السعادة ﴾ / ابن عفان السعوديّة .
  - ٢٥ ( الوابل الصيِّب ) /ابن الجوزي السعوديّة .
  - 00000

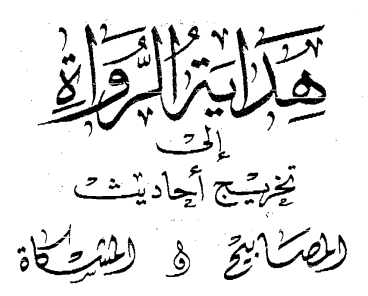
## الفهرس الإجمالي

| <b>o</b> | مقدمة التحقيق                         |
|----------|---------------------------------------|
| Υ        | مقدمة التحقيقموجز ترجمة الناظم        |
| 11       | بداية الرسالة                         |
| ١٣       | العبادة                               |
|          | مَن نسيَ اللهَ : نسيه اللهُ           |
| ١٤       | مَن هم الشعداءُ ؟                     |
|          | قاعدة قَبُول العبادة                  |
|          | الخوف والرجاء                         |
|          | منزلة المحبّة                         |
|          | هل للمحبّة من وسيلة وسبب ؟            |
|          | أَهميّة الذكر وفوائده                 |
| ١٨       | كلمات رائعة لشيخ الإِسلام ابن تيميّة  |
|          | معنى ( الْمُورُّدُونُ )               |
| Y •      | « المُفَرِّدون » أَم ( المُفَردون » ؟ |

| فعل الفرائض وترك المعاصي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       | ۲۱         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|------------|
| الصبر واجبٌ بإجماعِ الأُمَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ••••  | ۲۱         |
| حقيقة الصبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ••••  | ۲۲         |
| أقسام الصبرأقسام الصبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       | 44         |
| منزلة الرُّضا وأَهمّيتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ••••  | <b>Y</b> Y |
| بين الرضا والصبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |            |
| الرضا : جَنَّة الدنيا ومُستراح العارفين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ••••  | 22         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |            |
| حقيقة الرضاالشكر الشكرالشكرالشكرالشكرالشكر الشكر المساعدة | ••••  | 3,7        |
| بين الشكر والرضا<br>التوگل على اللها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       | 37         |
| التوڭحل على اللها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ••••  | Y 0        |
| منزلة الإِحسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ••••  | 77         |
| لُبُ الإِيمانلُبُ الإِيمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ••••  | 77         |
| حال العُبّاد مع الحلّق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ••••  | 44         |
| منزلة الرعاية ، ومعناها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |            |
| حقيقة الزهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ••••• | 4 9        |
| ىين الزهد والورع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ••••  | 44         |
| هم القوم لا يشقى جليشهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ••••  | ۳.         |

| 31         | ••••••••••••••• | خاتمة            |
|------------|-----------------|------------------|
|            | ••••••••••      |                  |
| <b>T</b> 0 | ••••••          | الفهرس الإِجمالي |
|            |                 | ••               |

رَفَعُ معبى (لرَّحِمْ) (النَّجْرَيُّ (السِلنَمُ (النِّرُّ) (الِفِرُوفُ مِسِّ



تصنيف المحافظ أحمل بن على بن حَجَر الحَسقُلاني المحافظ أحمل بن على بن حَجَر الحَسقُلاني المتوفى سنة (٨٥٢) رحمه الله

وبحاشيته النقل الصريح لما انتقل من أحاكريث المصابيح للإمام العلائي والأجوبة على أحاديث المصابيح للحافظ ابن حجر

> تنویجالدتارین الاُکتابی محیر ماصِرالدّین الاُکتابی رحمدلاید

نحقیقه حکایی بربرمسر پرجیسر کیشر ل فحیار کافسیاری

عدد ٦ مجلد

دار ابن عفان

دار ابن القيم

## صدر عن دار ابن عفان

- ١ ـ موسوعة المناهى الشرعية فى صحيح السنة النبوية ، مرتبة على الأبواب
   الفقهية للشيخ / سليم الهلالى ١ / ٤ .
- ٢ ـ التعليقات الرضية على الروضة الندية للعلامة / صديق حسن خان ، العلامة
   الألباني ـ الشيخ / على حسن عبد الحميد ١ / ٣ .
- ٣ ـ القواعد الفقهية المستخرجة من كتاب أعلام الموقعين ، للعلامة / ابن القيم الجوزية ـ : جمعه الجزائرى ، تقديم الشيخ: بكر أبو زيد
  - عـ تقریـ القواعد وتحریر الفوائد ، لابن رجب الحنبلی ـ تحقیق للشیخ :
     مشهور حسن سلیمان ۱ / ٤ .
    - و ـ النصيحة بالتحذير من تخريب ( ابن عبد المنان ) للعلامة الألباني .
      - ٣ ـ جامع أحكام النساء ، الشيخ / مصطفى العدوى ١ / ٥ .
  - ٧ ـ الموافقات ، للعلامة الشاطبي ـ تحقيق / مشهور حسن سليمان ١ / ٦ .
    - ٨ ـ قواعد التفسير جمعاً ودراسة ، دكتور : خالد بن عثمان السبت .
      - ٩ ـ منهج الأنبياء في تزكية النفوس ، للشيخ / سليم الهلالي .
- ١ تحفة المودود في أحكام المولود للعلامة ابن القيم الجوزية ـ الشيخ : سليم الهلالي .
  - ١١ ـ جناية التأويل الفاسد على العقيدة الإسلامية ، دكتور : محمد أحمد لوح .
    - ١٢ ـ المكي والمدنى في القرآن الكريم : عبد الرزاق حسين أحمد .

رَفَعُ بعبر (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْمُجَنِّى يُّ بعبر (لرَّحِمْ إِلَّهِ الْمُجَنِّى يُّ (سِلِنَمُ (لِنَهِنُ (لِفِرُوفِ مِرِسَ رَفَّحُ عبں (لرَّحِمُجُ (الْنَجَّنِيَّ (لَسِكَنَى (لِنَبِّرُ (لِنِوْدِی کِسِی

الكَّرُّلُّ الْمُثَالِكُ الْمُثَالِكُ الْمُثَالِكُ الْمُثَالِكُ الْمُثَالِكُ الْمُثَالِكُ الْمُثَالِكُ الْمُثَالِكُ الْمُثَالُولُ الْمُثَالِكُ الْمُلِكِ الْمُثَالِكُ الْمُلِكِ الْمُثَالِكُ الْمُلْكِ الْمُثَالِكُ الْمُثَالِكُ الْمُثَالِكُ الْمُثَالِكُ الْمُثَالِكُ الْمُثَالِكُ الْمُنْعِلِكُ الْمُثَالِكُ الْمُثَالِكُ الْمُلْلِكُ الْمُلْكِلِكُ الْمُلْكِلِكُ الْمُلْكِلِكُ الْمُلْكِلِكُ الْمُلْكِ الْمُلْكِلِكُ الْمُلْكِلِكُ الْمُلْكِ الْمُلْكِلِكُ الْمُلْكِلِكُ الْمُلْكِلِكُ الْمُلْكِلِكُ الْمُلْكِلِكُ الْمُلْكِلِلِكِ الْمُلْكِ الْمُلْكِلِكُ الْمُلْكِ الْمُلْكِلِكِ الْمُلْكِلِلِكِ الْمُلْكِ الْمُلْكِلِكِ الْمُلْكِ الْمُلْكِلِكِ الْمُلْكِ الْمُلْكِلِكِ الْمُلْكِلِكِ الْمُلْكِلِلْلِكِ لِلْمُلْلِكِ الْمُلْلِكِ الْمُلْلِكِ الْمُلْلِكِ الْمُلْلِكِ لِلْمُلْكِ الْمُلْلِكِي